Page 1sur5

Le choix d’écriture : pourquoi ? Comment ? — Soirée Masters 2 —

Véronique VILLIERS

Un paradigme

Jacques Lacan ne cite qu’une seule fois Barbey d’Aurevilly (1808-1889) dans son
Séminaire, le 12 avril 1967, a propos de ces « prétres démoniaques qu’il excellait a
feindre »'. Cette remarque s’inscrit dans le fil de son article Kant avec Sade, paru dans la
revue Critique en avril 1963, ou il constatait « la montée insinuante a travers le XIX® siecle du
théme du “bonheur dans le mal” »2. C'est « sans contestation possible », souligne Hervé
Castanet, que « Barbey et ses Diaboliques [s’y] inscrivent »3.

Les Diaboliques se présentent comme le paradigme de la transgression* car cette
ceuvre obéit a une logique ou I'excés engage les héros a « forcer les portes de I'enfer
intérieur »® pour s’approcher d’une zone connectée au réel. Il s’agit donc d’un
franchissement, d’un obstacle a vaincre dont I'opérateur reste a définir.

Une lecture orientée

Le but de ma recherche aura été de repérer de quel réel témoigne Barbey d’Aurevilly,
dans sa fiction mais également dans le style de son écriture. J'ai souhaité en rendre compte
a travers la question de I'éthique, qui suppose la mise en tension du concept de la jouissance
et du désir.

Par la fiction, Barbey soutient une éthique en construisant un abord de la
transgression qui lui permet de souligner, grace a ses personnages, un rapport a la pulsion
ou se loge un point crucial. Ce point d’abime au cceur méme du sujet, c’est « cet Autre
absolu »® autour de quoi tourne toute la démonstration freudienne dans I’Esquisse’sous le
nom de das Ding — la Chose. Selon Lacan®, cette « réalité muette » se présente a nous en
ceci «qu’elle fait mot, comme on dit faire mouche »®, «toujours au-dela des

1 Jacques Lacan, Le Séminaire, Livre XIV, « La logique du fantasme », lecon du 12 avril 1967, inédit

2 Jacques Lacan, « Kant avec Sade », in Ecrits, Paris : Seuil, 1966, p. 765

3 Hervé Castanet, « Barbey avec Lacan, ou Don Juan, un mythe féminin », présenté dans le cadre du séminaire
de recherche de L'ECF a Marseille « Valeurs sexuelles et sexuation chez Lacan », le 8 juin 2016, inédit

4 Dans sa préface Jacques Petit indique que le terme de « diabolique » pourrait s’appliquer a I'ceuvre entiére de
I’écrivain

5 Jacques Lacan, Le Séminaire, Livre VII, L’éthique de la psychanalyse, Paris : Seuil, 1986, p. 221

6 Jacques Lacan, Le Séminaire, Livre VII, L’éthique de la psychanalyse, op. cit., p. 65

7 Sigmund Freud, Esquisse d’une psychologie, traduit par S. Hommel, J. Le Troquer, A. Liégeon, F. Samson,
Toulouse : Eres, 2011

8 Jacques Lacan, Le Séminaire, Livre VII, L’éthique de la psychanalyse, op. cit., p. 68

°Ibid.



Page 2 sur5

représentations »°. Le réel, véritable trou dans le symbolique, constitue ce point de butée,
cet impossible a dire décliné sur différentes modalités au fil de I’enseignement de Lacan.
Das Ding est le premier nom que propose le psychanalyste pour désigner « I'au-dela

1, Cest sous le terme de la « chose sans nom »'2que nous le

du principe de plaisir »*
retrouvons dans les récits aurevilliens. Ceux-ci s’inscrivent dans une logique de Ia
transgression qui suppose l'interdit et indexe la jouissance impossible sous la figure de la

Chose. De ce point de vue, Les Diaboliques en sont le véritable paradigme.

Un lieu sans faute

Parmi les six nouvelles des Diaboliques, j'en ai choisi une : Le bonheur dans le crime
Ce récit se présente comme un gant que I'on retourne face aux cing autres ou |’expiation et
la faute sont toujours convoquées. Cette nouvelle étonne par le calme apparent des lieux et
le peu de dialogues. Seule la voix du narrateur se fait véritablement entendre. L’atmosphére
est pesante, les scénes se déroulent en majeure partie dans un espace clos comme replié sur
lui-méme, un lieu qui deviendra le « théatre d’un crime ».

Ecrit en 1870, le récit s’ouvre au Jardin des Plantes, sur la promenade du narrateur
avec un ancien médecin, le docteur Torty. Alors qu’ils se sont arrétés pour admirer une
panthere noire, un couple hors du commun s’avance pour se planter en face d’elle. La
femme, force le fauve a baisser les yeux sous l'intensité de son regard, et lui cingle le
museau de son gant. Puis ils repartent ne formant tous deux « qu’un seul corps »*3. Le
docteur Torty, fut le médecin de ce couple, dont il raconte [I'histoire. Il s’agit
I'empoisonnement froidement prémédité de la comtesse de Savigny par son mari et
Hauteclaire, une exceptionnelle escrimeuse. Le comte I'épouse peu apres et Hauteclaire
occupe ainsi légitimement la place de I'ex-comtesse de Savigny. Tous deux vivront alors dans
un « incompréhensible et inaltérable bonheur »4, en dépit de leur crime.

Lors de l'audience du procés des Diaboliques (1875), le juge Ragon reléve l'ivresse
« scandaleuse » de ce couple androgyne dont I'harmonie parfaite, hors temps, évoque
I'image liturgique de « deux Anges d’autel [..] unis dans 'ombre d’or de leurs quatre
ailes »>;

« Et, la fiere Hauteclaire se suspendant presque en méme temps au cou de Serlon, ils
formérent, a eux deux, ce fameux et voluptueux groupe de Canova?® [...] et ils restérent ainsi
sculptés bouche a bouche le temps, [...] de boire, sans s’interrompre et sans reprendre, au

10 Hervé Castanet, Réel et éthique de la psychanalyse, op. cit., p. 101

11 Jacques-Alain Miller, « L’orientation lacanienne. Du symptéme au fantasme et retour », Enseignement
prononcé dans le cadre du Département de psychanalyse de I'Université Paris 8, inédit, cours du 5 janvier 1983
12 Jules Barbey d’Aurevilly, « L’ensorcelée », in (Euvres romanesques complétes, tome |, op. cit., p. 603

13 Jules Barbey d’Aurevilly, « Le bonheur dans le crime », in (Euvres romanesques complétes, tome |l, p. 87
Ybid., p. 126

Bibid., p. 120

6Antonio CANOVA (1757 - 1822) - Psyché ranimée par le baiser de I’Amour — 1777- Paris, Louvre



Page 3 sur5

moins une bouteille de baisers ! Cela dura bien soixante pulsations comptées a ce pouls [...]
que ce spectacle fit aller plus vite encore... »*’

Comment mieux rendre compte de ce plaisir en circuit fermé, de cette forme d’auto-
érotisme ou ce serait « une seule bouche qui se baiserait elle-méme »*%, bouche cousue ou
apparait « I'instance pure de la pulsion orale, se refermant sur sa satisfaction »'9 ? Cette
scéne n’est pas sans faire résonner le mariage heureux du buveur avec sa bouteille, décrit
par Freud?® ol nous avons le modeéle de la pleine satisfaction dans ce rapport de I'alcoolique
a sa substance toxique. Ici tout se boucle en silence, un silence qui indexe I'anéantissement
du sujet au profit de la pulsion et de I'objet. Pour ces héros aurevilliens existe une
adéquation parfaite : « [...] leurs visages tournés I'un vers l'autre, se serrant flanc contre
flanc, comme s’ils avaient voulu se pénétrer [...] et ne faire qu’un seul corps a eux deux »?%.
Serlon et Hauteclaire, « absorbés en eux »22, livrés a « leur dévotement d’eux-mémes »23,
témoignent d’une jouissance partagée, comme si la jouissance de chaque un fusionnait en
une seule et méme jouissance, en un Tout Unique, sous I'égide d’une complémentarité
absolue. Mais la jouissance unique qui cimenterait deux corps ne se peut pas, car il est
impossible de faire du un avec du deux. Le rapport sexuel n’existe pas.

Hauteclaire et Serlon témoignent d’une plénitude absolue. C’est la raison pour
laquelle, a la question du docteur Torty relative a une éventuelle descendance du couple,
Hauteclaire avait répondu: «Je n’en veux pas! J'aimerais moins Serlon. Les enfants —
ajoute-t-elle avec une espéce de mépris — sont bons pour les femmes malheureuses | »** Le
narrateur commente : « lls s’aiment trop... Le feu, — qui dévore — consume et ne produit
pas. » Aucune perte de libido n’est donc supportée par Hauteclaire. Une descendance rend
mortel et oblige a renoncer a une certaine éternité. Ces amants paraissent inhumains, sans
vie véritable malgré la force de leur corps félin déserté de toute préoccupation. « L'amour
prenait tout, emplissait tout, bouchait tout en eux, le sens moral, et la conscience. »* Tout
coincide dans un rapport parfait, le bilboquet, en somme, d’une existence sans faille. Dans
cet univers vide de mots, la jouissance est la, muette.

Si elle n’a pas d’histoire, revient a la méme place, la jouissance n’a pas de visage non
plus et reste silencieuse. C’'est ainsi que se présente la fascinante Hauteclaire, dont « le
visage était toujours plus ou moins caché dans un voile bleu trop épais »?°. Hauteclaire,

Yibid., p. 113

18 Jacques Lacan, Le Séminaire, Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse, Paris : Seuil,
1973, p. 164

Bibid.

20 Sigmund Freud, « Contribution a la psychologie de la vie amoureuse », in La vie sexuelle, Paris : PUF, 1969, p.
63-64

21 Jules Barbey d’Aurevilly, CEuvres romanesques complétes, tome Il, op. cit., p.121

2|bid., p. 87

Bipid., p. 121

24 Jules Barbey d’Aurevilly, Euvres romanesques complétes, tome Il, op. cit., p. 127

Bibid., p. 126

%/bid., p. 94



Page 4 sur5

qu’« on ne peut pas toucher »?7, s’avance, inflexible, implacable, sans crainte, ne trahissant
« ni chagrin, ni préoccupation »% Elle apparait comme une tache noire étrange et
mystérieuse dans le paysage tranquille de cette petite ville de province. Hauteclaire incarne
cette dimension inhumaine de la Chose, intouchable mais dont le regard « fascine les
tigres ». Sans culpabilité ni remords, Hauteclaire criminelle et son amant complice vont
golter un bonheur fascinant mais monstrueux, dont I'Eden se réduit au Jardin des plantes.
L'apathie létale de Serlon et d’Hauteclaire échappe au docteur Torty, qui ne voit qu’un
couple heureux mais dont la perspective s’ouvre sur un bonheur mort.

Le Bonheur dans le crime se colore de cette tonalité particuliere de la tragédie
grecque ou, nous dit Lacan, « le héros participe toujours de I'isolement [...] est toujours hors
des limites »?°, entre la vie et la mort.

Nous pouvons considérer que cette fiction meurtriéere rejoint d’'une certaine facon la
perspective sadienne qui veut que, « par le crime, il est au pouvoir de 'homme de délivrer la
nature des chaines de ses propres lois. Car ses propres lois sont des chaines »3°. En effet, les
deux héros aurevilliens ne témoignent d’aucun manque-a-étre, d’aucun repentir, ne
connaissent aucune hésitation, aucun retour en arriére, aucune vacillation. Leurs corps ne
paraissent nullement affectés, tout au contraire sont-ils plutdét décrits comme lieu ou
s’allient puissance et invulnérabilité. Ces étres semblent connectés a leur jouissance et
comme dégagés de toute division subjective.

Ces deux amants semblent effectuer un trajet a rebours, celui d’'un monde ordonné
par la loi vers un monde ou la faute n’existerait pas. Un lieu hors temps, ouvrant sur une
dimension antérieure au refoulement, a l'inscription de I'interdit ou le langage méme serait
exproprié. En cela, leur monde témoignerait de la réussite a pouvoir annuler I’Autre comme
barré. Le docteur Torty ne peut que constater leur bonheur comme un « effroyable désordre
dans la création »3%, le tenant lieu d’'une exception qui donnerait tout son poids au monde
ordonné par la loi et le désir. Ce lieu mythique serait le retour au ex nihilo de la création
divine, d’avant le péché et la Chute. Il se pose comme la figuration d’un lieu vide originaire
impossible a retrouver.

Un trajet, une démonstration

Les Diaboliques scénarisent le rapport a la jouissance en révélant un point d’horreur
ou d’abjection. Ces nouvelles consonnent avec le Diable, cet Etre-supréme-en-méchanceté
gui commande le sacrifice au nom de la jouissance. Ce Dieu des ténébres est I'autre face de

21bid., p. 95

2/pid., p. 98

2% Jacques Lacan, Le Séminaire, Livre VII, L’éthique de la psychanalyse, op. cit., p. 316

9ybid., p. 303

31 Jules Barbey d’Aurevilly, « Le bonheur dans le crime », in (Euvres romanesques complétes, tome ll, op. cit., p.
120



Page 5sur5

Dieu, I’Autre de la jouissance absolue, Das Ding, lieu originel, aspirant et vertigineux, familier
et étranger, tout a la fois rejeté et au centre de I'univers subjectif de chacun : extime.

Par-dela le bien et le mal, les récits montrent qu’il y a quelque chose d’impossible
dans la jouissance et qu’a la chercher, le forcage ou la transgression de I'ordre symbolique
sont nécessaires. Il faut franchir quelque chose d’interdit pour s’approcher de la Chose.

Barbey d’Aurevilly se décrit comme le peintre des passions viles, capable de laisser sa
marque et de se démarquer des écrivains de son temps. Son écriture n’est pas une
pastorale. Il énonce clairement son but : scandaliser au nom de la morale par un forgage. Et
c’est a partir de la « chose sans nom » au coeur de chaque fiction que I’écriture s’engage et
ne cessera de se dérouler en ratant toujours son objet. Le style de Barbey d’Aurevilly se
forge autour d’un vide sans cesse répété, d’une cause toujours faite absente.



